
1 

UNIVERSITÀ DEGLI STUDI DI SIENA – DIPARTIMENTO DI GIURISPRUDENZA (A.A. 2025-2026) 
 

CORSO DI DIRITTI GRECI 

(PROFF. EMANUELE STOLFI-GIOVANNI COSSA) 

 
CALENDARIO E SOMMARIO DELLE LEZIONI 

 

1- Lunedì 29 settembre ore 15-18 Scopo e organizzazione del corso. Precisazioni preliminari: termini greci, 

esame delle fonti, selezione delle problematiche, tanto del diritto privato che del diritto pubblico, significato 

delle “letture consigliate” e rapporto col corso di “Storia del diritto romano”. Un’ideale prosecuzione col 

corso di “Diritto e letteratura”. Ricerca dei caratteri di fondo dell’esperienza giuridica greca, la comparazione 

con Roma e l’esaltazione di una feconda “inattualità”. Diritti greci e altri corsi giusantichistici. “Diritto 

greco” o “diritti greci”? Profili di tempo e di spazio. Senso e implicazioni del problema, non solo 

nominalistico. Atene e le altre póleis. Unità sul piano dell’antropologia giuridica più che di istituzioni e 

norme. Gli studi sui diritti greci: un po’ di storia della storiografia. Il formarsi di un’identità nella storia 

(giuridica) dell’Occidente: la memoria e l’oblio. Il concentrarsi dell’analisi sulla realtà ateniese del V e IV 

secolo a.C. (in sostanza, da riforme Clistene [508] a conquista macedone [322/1]): ragioni della scelta. Diritti 

greci, dunque: ma in che senso “diritto”? “Diritto” e “prediritto”: la tesi di Gernet (rilievo e limiti). 

2- Martedì 30 settembre ore 15-18 Il mondo omerico e gli sviluppi posteriori. Vita comunitaria e 

“formalizzazione” del diritto: ancora un confronto con Roma. Un altro schema interpretativo, con “archetipi 

del pensiero normativo” [Cosi]: “società di vergogna” [areté – doxa – mnemosýne, da cui timé oppure aidós] 

e “società di colpa”: l’esempio di Edipo). “Esperienza giuridica” e teoria degli “ordinamenti” (con 

autonomia, non sovranità): fecondità e rischi del loro impiego rispetto al mondo greco. Il caso di óikos e 

pólis; le tesi di Paoli e gli esempi di moichéia e anchistéia. Cenni alla posizione del patér nella casa e 

rispetto ai figli (rinvio). La nozione di “cultura giuridica”: impiego e implicazioni. Ancora sull’inesistenza di 

una dimensione autonoma del diritto. L’assenza di un termine greco corrispondente a diritto, come invece ius 

a Roma. 

3- Lunedì 6 ottobre ore 15-18 Il mancato costituirsi di un ceto di “giuristi”. I pareri del collegio degli 

“exeghétai” (col loro lavoro interpretativo attorno a ierá, pátria e nomizómena) e il loro diverso ruolo 

rispetto al collegio pontificale romano. Conseguenze a livello di “fonti di produzione” e “fonti di 

cognizione” circa l’esperienza giuridica greca. L’assenza di una produzione giurisprudenziale: il sapere della 

pólis come sapere di poeti, filosofi, storici e retori (una “cultura giuridica” diffusa). Peculiarità di 

testimonianze come il “codice di Gortina” o la legge di Dracone. Le notizie su Sparta (in particolare, 

Senofonte e Plutarco) e su altre città. Centralità, per la conoscenza del diritto ateniese, di storici (a partire da 

Erodoto e Tucidide), filosofi (in particolare, Nomoi e Politéia, Leggi, Politico e Repubblica di Platone; 

Costituzione degli ateniesi, Politica, Etica nicomachea, Retorica e Confutazioni sofistiche di Aristotele), 

lessicografi e soprattutto oratori (logografi [e synégoroi]). In particolare, le “leggi” conservate nei testi dei 

logografi: problemi di autenticità e significato della loro produzione. I mezzi di prova: “éntechnoi” 

(artificiales o tecnici, frutto di capacità retorica) e “átechnoi” (inartificiales): rinvio. Uno strano “legalismo”, 

per più ragioni. 

4- Martedì 7 ottobre ore 15-18 I caratteri complessivi dell’esperienza giuridica greca: diritto di “leggi” e 

non di sapienti. Il confronto con (Gerusalemme e) Roma: il vissuto religioso arcaico e la sua incidenza sulle 

forme posteriori di pensiero laico e razionale; mito e rito, filosofia e diritto. Thémis, thesmós e nómos: la loro 

semantica religiosa. Sacerdoti, pratiche di culto ed esperienza del sacrificio (l’esempio di Iliade II.404 ss.); il 

nutrimento come colpa primordiale. Le “maglie del mito”. L’onnipresente violenza: gli eroi omerici; Pan; gli 

stupri di Zeus ecc. In particolare, della violenza fra congiunti: generazioni e potere degli dèi nella 

cosmogonia di Esiodo. Alcuni esempi di lettura integrata fra storia istituzionale e letteraria, antropologia 

giuridica e mitologia (nella prospettiva di “Law in Literature”). La saga degli Atridi (rectius, dei Tantalidi) e 

quella dei Labdacidi: díke e nómos nel teatro di Eschilo e Sofocle. Ancora sull’assenza di giuristi in Grecia, e 

sul suo rapporto con la “nascita della politica”. Il problema della composizione popolare dei tribunali e il 

mancato sviluppo di una scienza giuridica (oralità, pubblicità e immediatezza del processo attico; ma anche 

sua suscettibilità di gravi disfunzioni e strumentalizzazioni; l’idea del giudicare in Grecia come scelta fra due 

opzioni: il “suicidio” di Socrate [rinvio] come episodio emblematico). Il giudizio di Weber (e dei suoi 

epigoni, consapevoli o meno): una “giustizia di cadì”. Giustizia (e razionalità) “materiale” e “carattere 



2 

formale” del diritto. Critica di quest’impostazione. Il confronto con Sparta. Incomprensibilità dell’esperienza 

giuridica ateniese se decontestualizzata dalle vicende politico-istituzionali del V e IV secolo a.C. 

5- Lunedì 13 ottobre ore 15-18 I moderni di fronte alla democrazia ateniese. Due diverse antropologie 

politiche e giuridiche. “La libertà degli antichi e dei moderni”: da Constant a Berlin. Homines politici e 

homines oeconomici. La nascita del “politico” in Grecia. “Pubblico” e “privato” ad Atene. Pervasività del 

“politico” e “militanza” (Veyne; “identità civica” secondo Meier) del cittadino. La vocazione comunitaria 

greca. “Politeía” come “cittadinanza” e come “costituzione”. Caratteri di fondo della democrazia ateniese (e 

sue distanze dalla democrazia moderna): democrazia diretta e assembleare, con coinvolgimento (almeno 

potenziale) di tutti i cittadini nella produzione del diritto, nella funzione giurisdizionale e anche in quella 

amministrativa (il sorteggio di molte magistrature [suo significato politico, non religioso], le azioni nei 

confronti dei magistrati [in particolare, eisanghelía, graphè paranómon e dokimasía] etc.). La distinzione fra 

árchein, dikázein ed ekklesiázein. Non “professionalità” della politica (e inesistenza di un termine per 

indicare “l’uomo politico”: i rischi della professionalità: concentrazione del potere, reclutamento elitario, 

profitto personale), ma ruolo centrale di “rhétores” e “strategoí”. Democrazia, partecipazione e iniziativa del 

singolo cittadino. “Demokratía”: etimologia della parola e sua apparizione nel lessico ateniese. Il ruolo di 

“ho boulómenos”. “Partiti” e stásis (polisemia del termine; stásis e pólemos; i conflitti interni alla città e i 

conflitti interni all’Ellade; una singolare disposizione di Solone; éris e pólemos in Eraclito; il problema del 

díkaios pólemos, anche in confronto al bellum iustum romano). Retribuzione per la partecipazione alla vita 

democratica; rapporto fra l’impegno dei cittadini (“polítai”) e l’incidenza del lavoro servile. La base 

personale della democrazia ateniese. Una élite di ordini, non di classi. Le critiche dei filosofi antichi; 

l’esaltazione di quelli moderni (Horkheimer: “la democrazia è la pólis greca senza schiavi”); il modello della 

pólis nel mondo moderno, da Leonardo Bruni in avanti. 

6- Martedì 14 ottobre ore 15-18 Tappe e vicende della costituzione ateniese (dopo monarchia [cfr arconte 

basiléus] ed età degli Eupatridi; legislazione di Dracon[t]e [621] e innovazioni di Solone [da 594: riforma 

censitaria; tribunale popolare ed éphesis; abolizione della schiavitù per debiti; Consiglio dei 400; la 

seisáchteia e la sua discussa portata; la cosiddetta “legge della stásis”], potere di Pisistrato e del figlio Ippia 

[da 561 a 527, o 510]: i tirannicidi [significato di týrannos] e la isonomía [e isegoría, isotimía, isogonía e 

isokratía: significato di isótes e homoiótes]). Il cammino verso la democrazia (più che un suo atto fondativo): 

da Clistene a Pericle. Le riforme clisteniche del 508: in particolare ridistribuzione dei popoli in “demi” (e 

loro particolare riunione in trittíe e poi tribù; ostracismo. Le tappe ulteriori: la riduzione del potere anche 

dell’Areopago (da Efialte e Pericle [462]: cfr. Eumenidi di Eschilo [458]) e compenso di qualche obolo per 

partecipazione a organi di governo. Alla fine della guerra Peloponneso le svolte oligarchiche (411) e poi il 

governo dei Trenta (tiranni) (404); quindi nuovo affermarsi (ma meno radicale) del regime democratico (403) 

con amnestía e impegno a “dimenticare i mali del passato”. 

7- Martedì 21 ottobre ore 15-18 Il secondo secolo (il IV a.C.) della democrazia ateniese, col conferimento 

del potere legislativo ai “nomothétai” (che emanano “nomói”; ad Assemblea rimane emanazione di 

“psephísmata”); declino e disfunzioni dell’assetto pubblico (in particolare, i rischi connessi al sistema 

accusatorio puro, in ambito penale; la sicofantia; retori e “cani del popolo”, da Cleone in poi). Ipotesi di 

democrazia “radicale” o “moderata”; il mito della “costituzione avíta” (“pátrios politeía” e poi, nel IV secolo 

a.C., “pátrios demokratía”). Aristotele e idea che la democrazia (in accezione positiva) sia nata con Solone. 

Organi della democrazia ateniese e loro funzionamento: in particolare, Assemblea (“ekklesía”), Tribunali 

(“heliáia” e “dikastéria”), Consiglio (dei Cinquecento) (“boulé”: reclutata per demi ma organizzata per tribù; 

l’epistátes ton pritanéon), magistrati (“archaí”). La sopravvivenza dell’Areopago, con funzioni che variano 

nel tempo. Libertà e capacità di parola: dagli eroi omerici (il significato dello skeptron e della dea Peithó) 

alla democrazia ateniese (per Hobbes la democrazia antica come “aristocrazia di oratori”); oratoria 

deliberativa, giudiziaria e di altre occasioni (epidittica). Parrhesía (cfr. Ione e altre tragedie di Euripide) e 

isegoría. Tecniche di persuasione e tendenze elitiste: uno sguardo d’insieme sulla partecipazione e il dibattito 

politico fra antico e moderno. Il dibattito odierno sulla “post-democrazia”. 

8- Lunedì 27 ottobre ore 15-18 Assetto costituzionale e produzione del diritto. Il ruolo della consuetudine 

(éthe e ágraphos nómos; koinòs nómos e ídios nómos), dell’equità (epiéikeia [le due testimonianze di 

Aristotele: Etica nicomachea V.1137a-1138a, Retorica I.1354a-b e Retorica I.1374a-b]; equità e intervento di 

arbitri [diaitetái] privati; suo dubbio ruolo in decisioni dei tribunali popolari; epieikés, aequum romano e 

altre tradizioni dell'equità), della legge naturale (la contrapposizione phýsis/nómos, specialmente [ma non 

solo] nei sofisti; un confronto con l’esperienza romana; le “leggi divine ed eterne” di Antigone e i suoi 

richiami, con probabile rielaborazione, da parte di Aristotele [Retorica I.1373b e Retorica I.1375b]: il tema 

del “giusto secondo natura”). Il singolare “legalismo” del diritto ateniese: il “giuramento eliastico” e la 



3 

“gnóme dikaiotáte” (o “gnóme aríste”). I rapporti fra “thesmós” (e “thémis”, già termine omerico; riferimenti 

mitologici) e “nómos” (in particolare, in Solone ed Eraclito); fra “nómos” e “pséphisma” (rapporto che muta 

fra V e IV secolo). Rhétra e rhêma. 

9- Lunedì 3 novembre ore 15-18 In particolare: il “nómos”: etimologia (da “némein”: rilievo nel dibattito 

politologico moderno, specialmente di Hobbes, Schmitt, Hayek) e difficoltà di tradurlo semplicemente come 

“legge”. Lo spazio di senso, nel tempo: giustizia divina, usi e costumi di un popolo, legge (non solo 

contingente) della città. Una composita stratificazione semantica (più che “laicizzazione”). La testimonianza 

di Omero: il suo impiego (non di nómos, quasi certamente, ma) di eunomía. Il “nómos basiléus”: itinerari di 

un’immagine fortunata (da Pindaro a Erodoto a Platone a Crisippo). Analisi delle qualificazioni 

(pseudo)demosteniche di “nómos”. Problemi filologici, matrici filosofiche e prospettiva retorica. Il recupero 

della definizione (pseudo)demostenica di nómos da parte dei giuristi romani dell’inizio del III secolo d.C. La 

trascrizione di Marciano (congiuntamente alla citazione da Crisippo [la nozione di nómos nella visione 

stoica] e al ricordo della dottrina del “nómos basileús”). La traduzione e “romanizzazione” di Papiniano: 

scelte lessicali e pressione “ideologica”. Dalla lex al nómos e ritorno. Uno sguardo sul diritto (che noi 

qualifichiamo) privato (e poi processuale) ad Atene. 

10- Martedì 4 novembre ore 15-18 Il problema generale dell’impiego di categorie romane (e della 

“tradizione romanistica”) a proposito dell’esperienza greca: obbligazione, contratto, proprietà etc. Il caso 

estremo di “negozio giuridico” e “diritti soggettivi”. Storiografia giuridica e condizionamenti ideologici. Il 

diritto delle persone ad Atene: cittadini, meteci, schiavi. Il kýrios (per la donna), il prostátes (per meteci ed 

ex schiavi) e l’epítropos (per i minori). Ristretto accesso alla cittadinanza: significato e ragioni; confronto 

con Roma. La “atimía”. In particolare, la schiavitù nel mondo antico. Il regime greco e le particolarità 

romane. Disciplina delle manomissioni e rapporti con l’ex padrone. Schiavi privati e schiavi pubblici ad 

Atene e Sparta; i “lavoratori liberi coatti”, ossia liberi non cittadini: il caso di Sparta (la “guerra permanente” 

fra Spartiati e Iloti; i perieci) e un confronto con Roma. Il “paradigma dello schiavo-merce” e il dibattito 

sulla naturalità o meno della schiavitù: da Aristotele (in reazione a ignoti oppositori: Alcidamante? Ippia? 

Antifonte?) a Varrone a Cicerone sino ai giuristi di età severiana. La soggettività commerciale dello schiavo: 

soluzioni greche (in particolare, le díkai emporikái: rinvio) e romane (il regime, apparentemente meno 

avanzato ma più articolato, delle actiones adiecticiae qualitatis). Il regime familiare: “oíkos” (cfr. anche 

ghéne, thíasoi, orgheónes) e “pólis”. Matrimonio e concubinato; possibile poliandria spartana; la dote 

(pherné). I rapporti del padre coi figli. Il particolare regime relativo alla figlia unica (“epíkleros”): 

l’epiclerato. La successione ereditaria (legittima) e la controversa esistenza di una successione testamentaria. 

La diathéke. 

11- Lunedì 10 novembre ore 15-18 (Lezione Prof. Cossa) I rapporti fra persone e cose e assai dubbia 

configurabilità di una categoria di “diritti reali” (e anche solo di “proprietà” nella nostra accezione). Una 

proprietà “relativa”? Una proprietà come “possesso conforme al diritto”? Il rischio dell’impiego di categorie 

romano/romanistiche. “Ktésis” e “chrésis”: disponibilità giuridica della cosa e sua concreta utilizzabilità. 

Analisi di testi di Aristotele e dell’epistolario ciceroniano. Azioni a tutela della (presunta) “proprietà”: in 

particolare, la diadikasía e la díke exoúles. Qualche cenno sul complesso regime in tema di cosiddette 

“garanzie reali” (su cose mobili o immobili): pegno su mobili (enéchuron), prásis epì lýsein e hypothéke (con 

anepaphía come divieto di disporre della cosa ipotecata). I rapporti di debito-credito. Dubbia esistenza di una 

“categoria contrattuale”. Le testimonianze aristoteliche: su “synállagma” (come vincolo giuridico 

oggettivamente bilaterale: esame della sua bipartizione in hekoúsion e akoúsion, e analisi del suo 

[verosimile] recupero nell’elaborazione labeoniana del contratto, in età augustea, e poi di quella di Aristone e 

Ulpiano, fra II e III sec. d.C.), ma anche su “synallássein”. L’uso, ancora aristotelico (nella Retorica), di 

“synthéke”. Altri termini del lessico della consensualità ad Atene: homologhía, syngraphé e symboláion. Il 

problema della tipicità e atipicità contrattuale in Grecia. La díke blábes. 

12- Martedì 11 novembre ore 15-18 (Lezione Prof. Cossa) Alcune figure di contratti tipici. In particolare, 

locazione (“místhosis”, con probabile carattere “reale”), vendita (“prásis-oné”, anch’essa con probabile 

carattere “reale” [ed effetti reali]) e prestito marittimo (“dáneion nautikón”). Alcuni illeciti: moichéia (e sue 

interpretazioni alla luce della “teoria degli ordinamenti”); hýbris; asébeia. In particolare, l’omicidio come 

figura tra pubblico e privato. La sua persecuzione solo (probabilmente) tramite azione privata (“díke 

phónou”). La legittimazione attiva e il problema dell’omicidio fra congiunti (il possibile ricorso alla 

apagoghé). Dalla vendetta al processo, ma con tratti diversi rispetto all’esperienza romana: fin da realtà 

omerica, omicidio non offende necessariamente gli dei e non crea contaminazione (“míasma”), neppure 

compare sempre in toni negativi (sistema dei valori “eroici”, con “etica del successo”; ma anche primo 

faticoso emergere di una distinzione fra atto volontario e involontario, con passaggio da responsabilità 



4 

[praticamente oggettiva] a colpevolezza, quale profilo soggettivo o psicologico dell’illecito: il caso dei “due 

Edipi” di Sofocle). La sicura distinzione, nel diritto ateniese, fra omicidio “volontario” (per cui giudica 

Areopago) e “involontario” (per cui giudicano Efeti): assai dubbia è invece la tripartizione fra omicidio 

premeditato (ek pronóias: più correttamente, “con consapevole prefigurazione”), non premeditato e colposo 

(ákon). Le pene e la possibilità del perdono (áidesis). La nascita del processo: non dall’arbitrato ma dalla 

legalizzazione della vendetta (un confronto con Roma: il controllo e la “messa in forma” dell’esercizio 

privato della forza, l’arbitrato e l’origine del processo [che noi consideriamo] penale o civile). La prima 

testimonianza su un processo (inerente proprio a un caso di omicidio): la descrizione omerica della scena 

“giudiziaria” raffigurata sullo scudo di Achille. Analisi del passo: in particolare, il ruolo della persona scelta 

dalle parti (“hístor”), degli anziani (“ghérontes”) che giudicano (“díkazon”) e il significato dei due talenti. 

13- Lunedì 17 novembre ore 15-17 (Lezione Prof. Cossa) I tratti di fondo del processo attico: diritto come 

azione; oralità, pubblicità, immediatezza; sistema accusatorio. Un confronto col processo romano. Le figure 

del processo attico: le parti, i magistrati e i giurati, gli arbitri. Alcuni strumenti processuali e organi giudiziari 

competenti. L’Areopago e la riforma di Efialte. Gli Undici (e la apagoghé). Dikai e graphái. Il caso 

particolare delle díkai emporikái: origine, caratteristiche, ambito di operatività e mensilità. Le euthýnai e il 

loro significato politico. I mezzi di prova, “tecnici” e “non tecnici” (leggi, synthékai, testimonianza, 

giuramento). La sicofantia. Processo e retorica forense (gli altri generi della retorica e la sua “riscoperta” 

contemporanea, con la “neoretorica” e la teoria dell’argomentazione). 

14- Martedì 18 novembre ore 15-17 (Lezione Prof. Cossa) Una vicenda giudiziaria esemplare, in ogni 

senso: il processo a Socrate (399). Il contesto storico e la vicenda specifica, fra rese dei conti, amnistia, 

dinamiche del capro espiatorio e “velato suicidio”. Una difesa (Apologia) “paradossale” e l’immagine dei 

nómoi della città (che stringono un accordo col cittadino, anziché costituire essi stessi il prodotto di una 

convenzione) e dei loro “fratelli” dell’Ade (Critone). 

 

TESTI DI RIFERIMENTO 
 

Per gli studenti effettivamente frequentanti: 

1) E. STOLFI, Introduzione allo studio dei diritti greci, Giappichelli, Torino, 2006, solo le pag. da 3 a 192. 

2) Appunti e materiale distribuito a lezione (ivi comprese le fonti, che costituiscono ovviamente oggetto 

d’esame). 

 
Nota bene  

La frequenza non ha una “scadenza”. Tutti gli studenti che sosterranno l’esame da frequentanti, in qualsiasi 

sessione, avranno diritto a una domanda a piacere su uno degli argomenti affrontati a lezione. Per gli studenti 

frequentanti sarà anche prevista una “prova intermedia”, da fissare tra fine novembre e metà di dicembre. 
 

ALTRE LETTURE CONSIGLIATE  
(non direttamente oggetto di esame, ma utili ...) 

 

− M. BETTALLI-A.L. D’AGATA-A. MAGNETTO, Storia greca, Carocci, Roma, III edizione 2021 (per un 

quadro circa i principali eventi della storia greca); 

− M. BETTINI, C’era una volta il mito, Sellerio, Palermo, 2007 oppure R. CALASSO, Le nozze di 

Cadmo e Armonia, Adelphi, Milano, 2009 o successiva edizione (per una panoramica dei miti greci); 

− G. POMA, La storia antica. Metodi e fonti per lo studio, Il Mulino, Bologna, 2016 (per un esame 

circa le tipologie di testimonianze antiche e le loro modalità di analisi); 

− E. STOLFI, La cultura giuridica dell’antica Grecia. Legge, politica, giustizia, Carocci, Roma, 2020, 

rist. 2021 (per un approfondimento dell’idea greca di nómos e dei principali quesiti giuridici sollevati 

nella cultura greca). 
                                   

Il calendario e sommario delle lezioni è disponibile al seguente indirizzo: 
https://www.dgiur.unisi.it/it/didattica/insegnamenti-corso-di-laurea-magistrale-ciclo-unico-giurisprudenza/diritti-greci  

 
 

https://www.dgiur.unisi.it/it/didattica/insegnamenti-corso-di-laurea-magistrale-ciclo-unico-giurisprudenza/diritti-greci

